
ASIA AND AFRICA TODAY   2020   № 820

ÒÐÀÄÈÖÈÎÍÍÛÅ ÝËÈÒÛ 
Â ÝÏÎÕÓ ÌÎÄÅÐÍÈÇÀÖÈÈ 

Судьбы традиционных элит стран Востока при-
влекают к себе внимание как современных иссле-
дователей, так и политиков  государств афро-ази-
атского региона. Для Республики Индия эта тема
представляет особый интерес, ведь в ходе процес-
са деколонизации середины ХХ в. в ее состав было
интегрировано абсолютное большинство кня-
жеств Индостана из общего числа около 600 (не-
большое количество вошло в Пакистан). Индий-
ские княжества занимали 45% южноазиатского
субконтинента, а население княжеств приближа-
лось в момент интеграции к 100 млн. Этот огром-
ный территориальный массив с весомым челове-
ческим ресурсом, приверженным традициона-
листским монархическим ценностям и отличаю-
щимся архаичной экономикой, подлежал встраи-
ванию в структуру бурно модернизирующегося,
идущего по пути демократических реформ обще-
ства, вставшего на путь независимого развития.

Индийские политики, общественные деятели,
ученые обсуждают проблемы сохранения тради-

ционных элит Индии и форм их бытования в ус-
ловиях модернизации, проблемы преемственнос-
ти исторически привилегированных страт, соот-
ношения их с современными социальными и со-
словно-кастовыми общностями. Вслед за знаме-
нитым исследователем мировых элит и создате-
лем «теории элит» и концепции «циркуляции
элит» Вильфредо Парето с его афористичным вы-
сказыванием «История - кладбище аристокра-
тий», они задаются рядом фундаментальных во-
просов применительно к индийским реалиям.
Важнейший из них: являются ли исторически
сформировавшиеся привилегированные общнос-
ти в Индии реликтовыми группами, «социальны-
ми фантомами»? Превратились ли они в т.н. «кон-
трэлиту» или же успешно вписались в современ-
ную структуру индийского общества, став состав-
ной частью его  «композитной элиты»? [1, с. 5-10;
2, с. 192-197] 

События 1947 г. в жизни индийского общества
оставили противоречивый след. Это было и судь-
боносное освобождение от колониальной зависи-
мости, и раздел Британской Индии по конфесси-
ональному принципу, приравниваемый в индий-

DOI:10.31857/S032150750010446-2

СУДЬБЫ КНЯЖЕСКИХ ДИНАСТИЙ В РЕСПУБЛИКЕ ИНДИЯ

© 2020 А. САФРОНОВА 

САФРОНОВА Александра Львовна, доктор исторических наук, профессор, зав. кафедрой истории Южной Азии,
Институт стран Азии и Африки МГУ имени М.В. Ломоносова (al-safr@yandex.ru)

Резюме. Статья, основываясь на индийском опыте, поднимает проблему традиционных привилегированных сооб-
ществ в современных государствах афро-азиатского мира. Рассматриваются пути встраивания потомков княжеских
династий в структуру Республики Индия, где отменены княжеские привилегии. Анализируется отношение ведущих поли-
тических партий Индии (Индийского национального конгресса, Бхаратия джаната парти и др.) к новым ролям княжес-
ких династий в стране. 

Ключевые слова: Британская Индия, Республика Индия, княжества, интеграция княжеств, княжеские династии,
традиционные элиты

THE HERITAGE OF PRINCELY STATES IN THE REPUBLIC OF INDIA

Alexandra L. SAFRONOVA,  Dr.Sc. (History), Professor, Head, Department of South Asian History, Institute of Asian and
African Studies, Lomonosov Moscow State University (al-safr@yandex.ru)

Abstract. The article raises the problem of the development of traditional elite groups existing in the transitional societies, and
is focused on the problems of defining the ways of the development of former Princely states (or Native states) after their integration
into newly created independent Indian state, revealing the reaction of princely community to republican political system versus the
ideals of monarchy, as well as traditional religious values versus secularist conceptions of ruling in the first decades since
independence Indian National Congress. 

The author traces the destinies of princely dynasties in contemporary India through the struggle of main political forces and the
rise of the influence of Bharatiya Janata Party now in power. The article dwells on the problems of incorporation of representatives
of princely dynasties into modern Indian society, its political party system and parliamentary traditions. The article shows the way
in which traditional elites of South Asia managed to become a part of modernizing composite ruling stratum, though traditional social
and political values prevail in the minds of the common population of the former territories of Princely states.

The process of transformation of the attitude of Indian ruling circles to traditional elites of South Asia is revealed in the article
through the analysis of reorganization of administrative system of India, reflected in the Constitution of the Republic of India. The
article raises the question whether the princely dynasties of India can be estimated as a part of the existing legitimate political party
system or they defend their interests through specially established organizations and strive to form counter-elites in Indian society.

Keywords: British India, India, Indian princely states, princely dynasties, integration of princely states, traditional elites 



ской историографии к величайшей трагедии Но-
вейшего времени для субконтинента, и процесс
интеграции княжеств, привнесший в структуру
индийского общества традиционалистскую мен-
тальную программу привилегированных княжес-
ких верхов и простого населения «княжеской Ин-
дии». Страна вступила в новый период: на месте
колонии Британская Индия в ночь с 14 на 15 ав-
густа возникли два самоуправляющихся домини-
она - Индийский Союз и Пакистан. 

В то время как 14 и 15 августа 1947 г. были дня-
ми обретения независимости для Индии и Пакис-
тана, они стали днями потери независимости для
княжеств: согласно «Закону о независимости Ин-
дии», князья обязаны были присоединиться к од-
ному их двух доминионов. Княжества, как само-
стоятельные образования, перестали существо-
вать. Британская сторона сняла с себя какие-либо
обязательства в отношении княжеств и препору-
чила лидерам ведущих политических партий Бри-
танской Индии, а затем Индии и Пакистана - Ин-
дийского национального конгресса (ИНК) и Му-
сульманской лиги (МЛ) - дальнейшие перегово-
ры с князьями об их интеграции с возникшими
доминионами.

ÏÐÎÁËÅÌÛ ÈÍÒÅÃÐÀÖÈÈ ÊÍßÆÅÑÒÂ 
Â ÈÍÄÈÉÑÊÈÉ ÑÎÞÇ

Система управления «княжеской Индией»,
окончательно сформировавшаяся во времена ко-
ролевы Виктории в последней четверти ХIХ в.,
«канула в Лету» в процессе обретения Британ-
ской Индией независимости в 1947 г., а также по-
следовавшей интеграции княжеств в доминионы
Индийский Союз и Пакистан. 

Наиболее крупные и значимые княжества -
Джамму и Кашмир, Хайдарабад, Майсур, Барода,
Гвалиор/Гвалияр - были отдельными самостоя-
тельными единицами, управлялись своими князь-
ями, которые непосредственно подчинялись ви-
це-королю. Агентства - объединения княжеств -
находились под управлением агентов или рези-
дентов Политического департамента при генерал-
губернаторе (вице-короле) и включали агентства
княжеств Центральной Индии, Раджпутаны, Бен-
галии, Мадраса, Бомбея, Панджаба и некоторые
другие. Среди этих княжеств выделяются такие,
как Индор/Индаур, Бхопал, Джайпур, Джодхпур,
Удайпур, Патиала, Набха, Капуртхала. Мелкие
княжества входили в состав ряда провинций Бри-
танской Индии и находились под контролем про-
винциальных агентов [3, с. 351-352].

Властные структуры в княжествах имели свою
специфику, связанную с развитием концепций
традиционных форм государственной власти, ос-
вященных религиозными институтами - индус-

скими, мусульманскими, сикхскими - в зависимо-
сти от вероисповедания князя и его двора. Во всех
этих моделях государственного устройства вер-
ховная власть была неотделима от религии, при-
званной легитимизировать властные структуры.
В индусских княжествах правители считались
представителями божеств, которым подданные
поклонялись (князья вели свой род от Рамы и от-
носили себя к легендарным Солнечной или Лун-
ной династиям). 

Развитие мусульманских княжеств требовало
создания политической теории, основанной на
принципах ислама и одновременно учитывавшей
тот факт, что большинство населения составляли
индусы, для которых правитель-мусульманин вы-
ступал как носитель верховной власти и, по тради-
ции,  защитник своих подданных. В рамках же
Британской империи индийские князья строили
свои отношения с британским монархом по зако-
нам монархии-метрополии. Во всей  Индии были
известны такие княжеские династии, как Син-
дия/Шинде (Гвалиор), Гаеквад (Барода), Холкар
(Индор), Сисодия (Мевар), Вадияр/Одеяр  (Май-
сур), Асаф Джах (Хайдарабад) и др. [4, p. 141].

Существовавшие в княжествах традициона-
листские представления о роли религии в госу-
дарстве отличались от светских демократических
идеалов власти, присущих Индийскому нацио-
нальному конгрессу (ИНК, Конгресс), и от идеи
демократической государственности, опиравшей-
ся на представителей религии большинства, как
у Мусульманской лиги (МЛ). Согласно «Закону
о независимости Индии» княжествам предстояло
вступление либо в Индию, строящую свою поли-
тику на секулярных основах, либо в Пакистан, за-
думанный как государство для мусульман Юж-
ной Азии, -  т.е. в страны с различно складывав-
шимися политическими системами, однако осно-
ванными на демократических устоях.

Князья считали, что их, рожденных властво-
вать по воле богов, нельзя лишить полномочий.
Они не ожидали, что их заставят отступиться от
трона и растворят их владения под эгидой поли-
тических лидеров - с точки зрения князей, про-
стых смертных, не обладавших высшим божест-
венным правом вершить судьбы людей. 

Преемственность и традиционализм как доми-
нирующие тенденции во внутреннем развитии
княжеств столкнулись с бурным переустройством
индийского общества, стоящего на пороге карди-
нальных перемен. Было ясно, что интеграция по-
ложит конец автономии князей, а вместе с этим -
их привилегиям и роскошному образу жизни.
Идея свараджа (самоуправления), владевшая
умами националистов в Британской Индии, трак-
товалась в княжествах как потеря их уникального
статуса и попадание под «диктат Конгресса». Мо-

АЗИЯ И АФРИКА СЕГОДНЯ   2020   № 8 21



нархические идеалы государственного правления
князей, чья власть основывалась на религиозных
традициях индуизма, ислама или сикхизма, шли
вразрез с демократическими устремлениями ли-
деров ИНК и других политических организаций
на территории Британской Индии. Основной
стратегией князей была разработка превентивных
мер против распространения деятельности фили-
алов Конгресса и других партий на территории
княжеств как организаций, несущих в себе тен-
денции -  антиколониальную, антимонархичес-
кую, светскую, неприемлемые для устоявшегося
внутреннего устройства княжеств. 

Между тем, в княжествах сформировались
в 1930-е гг. силы, поддержавшие демократические
идеалы националистов из ИНК. Стали создавать-
ся политические организации, близкие к Конгрес-
су: Национальный конгресс Майсура, Националь-
ный конгресс Траванкура, Национальный кон-
гресс Хайдарабада и др. Всего на территориях
княжеств было образовано свыше 60 подобных
организаций. Под эгидой Конгресса в 1939 г. была
учреждена Всеиндийская конференция народов
княжеств (ВКНК), на которой один из лидеров
ИНК, Джавахарлал Неру был избран ее  предсе-
дателем. В ответ в 1940 г. МЛ учредила Всеиндий-
скую мусульманскую лигу княжеств (ВМЛК) для
защиты интересов исламской общины в княжес-
кой Индии. Все эти организации сыграли свою
роль в процессе интеграции княжеств с доминио-
нами [5, с. 304-305].

После завоевания независимости в 1947 г. пра-
вители княжеств позиционировались националь-
ным правительством как противники деколониза-
ции и прогрессивных реформ в индийском обще-
стве. Наиболее  драматична судьба того поколе-
ния княжеских династий, на долю которых выпал
начальный период национального строительства.
В первые десятилетия постколониального разви-
тия на фоне роста идей секулярной государствен-
ности в общественном сознании было сформиро-
вано негативное отношение к князьям как носите-
лям религиозного обскурантизма и антагонистам
модернизации. 

Тон был задан работами политических лиде-
ров независимой Индии премьер-министра Джа-
вахарлала Неру [6, с. 37-47], президента Р.Праса-
да [7, с. 402-408], министра внутренних дел В.Па-
теля [8, pр. 90-94] и др. Патель остался в истории,
прежде всего, как интегратор княжеств в индий-
скую федерацию («индийский Бисмарк») и нис-
провергатель монархической системы правления.
Установился штамп, редко ставившийся под со-
мнение, о том, что «княжества были обречены са-
мим историческим процессом» [6, с. 38]. Несмот-
ря на более компромиссную позицию Махатмы
Ганди в отношении князей [9], общий настрой от-

цов независимой индийской государственности
определялся идеями ниспровержения княжеского
статуса и уничижительным отношением к тради-
ционалистским устоям княжеской придворной
жизни. 

Однако индийская государственность, осно-
ванная на принципах вестминстерского парламен-
таризма и секуляризма, впитала в себя, вместе
с тем, черты, свойственные индийской традицион-
ной политической культуре, придавшей  ориги-
нальность и неповторимый  колорит современной
индийской демократической системе [10, с. 48-49]. 

«ÊÍßÆÅÑÊÈÉ ÔÀÊÒÎÐ» Â ÐÅÑÏÓÁËÈÊÅ ÈÍÄÈß  

Изучение общественных умонастроений и по-
литической модели поведения значительной час-
ти населения, проживающего на территории быв-
ших княжеств и сохраняющих в наибольшей сте-
пени склонность к традиционалистским ценнос-
тям, безусловно, представляет интерес в плане
оценки перспектив развития индийской демокра-
тии и определения ее  своеобразия.

В период с 1947 по 1949 гг. княжества, присое-
динявшиеся к Индии, интегрировались разными
путями. Одни княжества вошли в состав Индии
как административные единицы, управляемые не-
посредственно из центра, либо в старых админис-
тративных границах, либо объединенных в союзы
княжеств. Другие образовали федеральные еди-
ницы - союзы княжеств или отдельные федераль-
ные провинции в старых границах. Третьи   объе-
динились с соседними провинциями, образовав
там отдельные округа. В новых провинциях, пред-
ставлявших собой союзы княжеств или отдель-
ные княжества, были проведены выборы в законо-
дательные органы и созданы правительства [11]. 

Процесс интеграции княжеств, таким образом,
был связан не только с непосредственным присо-
единением их территорий к Индийскому Союзу,
но и с принципиальным преобразованием систе-
мы управления: на смену традиционному динас-
тийному княжескому правлению приходили де-
мократические институты власти. Интеграция не
только перекроила границы между княжествами
и внутри них, но и изменила представления о го-
сударственном устройстве у населения княжеств.
Не случайно многие индийские историки прирав-
нивают ее к «революции» [12; 13]. 

Процесс интеграции княжеств с доминионом
в целом ряде регионов был затруднен и встретил
сопротивление, вплоть до вооруженного. Наибо-
лее сложная ситуация - в княжествах Хайдарабад,
Джунагадх и Джамму и Кашмир [5, с. 326-342; 13,
рp. 90-104]. Введение индийских войск в течение
года решило проблему присоединения первого
и второго, положение на территории третьего ос-

ASIA AND AFRICA TODAY   2020   № 822



тается нерешенным по сей день. «Кашмирская
проблема» стала причиной нескольких войн
и многочисленных пограничных столкновений
между Индией и Пакистаном. Она  - «камень пре-
ткновения», «яблоко раздора» в индийско-пакис-
танских отношениях, осложняет геополитичес-
кую обстановку в южноазиатском регионе.

Не менее важным с точки зрения внутреннего
развития Индии стал вопрос: растворились ли
территории бывших княжеств в новых админист-
ративных единицах, или прежние границы сохра-
нились «в умах» людей, продолжающих жить по
прежним привычным стереотипам? Специфика
ментальной программы традиционных сообществ
на территориях бывших княжеств оказалась ус-
тойчивой и во многом сохранилась вплоть до се-
годняшнего дня.

26 января 1950 г. Индия обрела республикан-
ский статус. По Конституции 1950 г. в стране со-
здавалось 3 группы штатов с различным право-
вым статусом: 

- группа «А» - бывшие провинции Британской
Индии; 

- группа «В» - бывшие княжества и союзы кня-
жеств (Джамму и Кашмир, Хайдарабад, Майсур,
Траванкур-Кочин, Пепсу (Patiala and East Punjab
States Union), Мадхья-Бхарат, Саураштра, Рад-
жастхан, Виндхья-Прадеш и др.); 

- группа «С» - бывшие главнокомиссарские
провинции, т.е. провинции, не имевшие само-
управления. Абсолютное большинство княжеств
попало в группу «B», в рамках которой многие
князья получали должности губернаторов про-
винций - раджпрамукхов [3, с. 439].

Потребности осуществления программ нацио-
нального развития выдвигали на повестку дня во-
прос о реорганизации административно-полити-
ческой структуры, сложившейся в колониальный
период, и не отражавшей новой системы связей
регионов. Процесс воплощения в жизнь этно-
лингвистического построения административно-
политической системы в Индии, начавшийся в се-
редине 1950-х гг., растянулся на десятилетия
и продолжается по  сей день. 

В 1956 г. после проведения административной
реформы, самой крупномасштабной в истории не-
зависимой Индии, должности раджпрамукхов бы-
ли упразднены. Проведение в стране администра-
тивной реформы на этнолингвистической основе
приводило к разрушению прежних границ кня-
жеств, к «растаскиванию» их по разным штатам.
Например, княжество Хайдарабад оказалось раз-
деленным на несколько штатов - Карнатака, Ма-
хараштра, Андхра-Прадеш, а впоследствии и Те-
лангана. Это объективно способствовало посте-
пенному лишению князей их властных полномо-
чий не только де-юре, но и де-факто. Однако от-

дельные князья сохранили за собой места в зако-
нодательных ассамблеях штатов, участвуя в элек-
торальном процессе. 

Новый виток борьбы за перекраивание границ
штатов и выделение самостоятельных админист-
ративных единиц из территорий, узаконенных
ныне действующей Конституцией 1950 г., начался
со вступлением Индии в ХХI столетие. В совре-
менной Индии о своих претензиях на статус шта-
та заявляют всё больше регионов и исторических
областей. Если перекраивание внутренних гра-
ниц, начиная с 1956 г., было связано с этнолингви-
стическими факторами, то нынешнее стремление
к штатообразованию в Индии вызвано экономи-
ческими причинами, порожденными реформами
1991 г., нацеленными на децентрализацию и либе-
рализацию экономики страны.

Однако в этом процессе просматривается
и стремление потомков княжеских родов воссоз-
дать на карте современной Индии некогда принад-
лежавшие их родам территории, на которых они
сохраняют свое влияние де-факто, несмотря на
формальную ликвидацию княжеств в период
1947-1949 гг. [4, p. 271]. Представители княжеских
династий в большей степени склонны к участию
в общественно-политической деятельности на ре-
гиональном уровне, распространяющемся в мас-
штабах их прежних владений, нежели к подключе-
нию к политике в общеиндийском масштабе. 

«ÊÍßÇÜß ÁÅÇ ÊÍßÆÅÑÒÂ»

Диспропорциональное социально-экономиче-
ское развитие, многоукладность индийской эко-
номики, различия в административно-политичес-
кой системе отдельных частей Британской Индии
и княжеств имели следствием разновременность
подключения к политическому процессу групп
населения, соотносившихся с различными стади-
ями развития как капиталистических, так и дока-
питалистических структур. 

Политическая активность была наиболее ха-
рактерна для территорий провинций, в то время
как в глубинных районах Индостана, Раджпута-
ны, части Ориссы, находившихся под княжеской
юрисдикцией, процесс становления партийной
системы был надолго задержан и обособлен от ос-
новных центров жизнедеятельности националь-
ных сил. 

Демократические движения в княжествах бы-
ли слабы, а реформы, проводившиеся в ряде кня-
жеств (например, в Гвалиоре, Майсуре, Хайдара-
баде) в первой половине ХХ в., были нацелены не
на разработку новых форм социально-политичес-
кой организации, а на приспособление традици-
онных институтов к требованиям времени и со-
здание системы будущего политического устрой-

АЗИЯ И АФРИКА СЕГОДНЯ   2020   № 8 23



ства на принципах конституционных монархий.
Обнаружились различия и в социальной сфере:
в силу неразвитости промышленности и непре-
стижности предпринимательской деятельности,
в бывших княжествах практически отсутствовал
«средний класс», бурно развивавшийся на основ-
ной части индийской федерации.

Эволюция государственной политики в отно-
шении князей и реакция на нее общества явились
отражением этапов развития индийской демокра-
тии и политики партий, находившихся у власти.
Первоначально князьям были установлены пен-
сии в размерах, пропорциональных их прежним
доходам. Однако лидеры ИНК, бессменно нахо-
дившегося у власти с 1947 по 1977 гг., постепенно
вели наступление на привилегии князей. В 1971 г.
в период пребывания у власти правительства во
главе с Индирой Ганди 26-й поправкой к Консти-
туции были отменены пенсии - т.н. «privy purses»,
а князья объявлены обычными гражданами Ин-
дии. 

Не все князья сумели вписаться в реалии но-
вой жизни и найти в ней свое место. Некоторые из
них покинули Индию, эмигрировав в Европу,
США, и даже Австралию, как, например, потомки
низама Хайдарабада, мечтавшего создать незави-
симое государство Османистан на Декане. Наваб
Джунагадха, боровшийся за присоединение свое-
го княжества к Пакистану, после интеграции его
в Индию переселился в Пакистан. Однако эмиг-
рация не стала магистральной линией в судьбах
князей и их потомков: многие князья  стали участ-
вовать в политической и общественной жизни Ре-
спублики Индия [14]. 

Лишение князей сословных привилегий де-
юре не означало такового де-факто, они сохрани-
ли свой авторитет среди бывших подданных, ко-
торые по-прежнему чтят высокородных потомков
князей и считают их «неправительственной влас-
тью» на местах: обращаются к ним за материаль-
ной помощью и для разрешения конфликтных си-
туаций. Немаловажную роль в отношении населе-
ния к князьям играет кастовый фактор: индусские
княжеские династии, как правило, принадлежат
к родам, имеющим высокое кшатрийское проис-
хождение,  а кшатрии традиционно считались
в индийской традиции доблестными воинами
и благородными правителями - защитниками
подданных.

Политические пристрастия махараджей после
завоевания Индией независимости складывались
по-разному. Палата князей, представительный
орган, объединявший князей в период британско-
го правления (создан в 1921 г.) и возглавлявший-
ся в разные годы князьями Биканера, Патиалы,
Наванагара и Бхопала, был расформирован после
предоставления независимости. Единой полити-
ческой организации князей после 1947 г. не воз-

никало: низложенные князья и их потомки попол-
нили собой либо существовавшие уже на тот мо-
мент партии, либо присоединялись к вновь обра-
зующимся  политическим организациям. 

Большинство их противостояло Индийскому
национальному конгрессу (ИНК) из-за его перво-
начально нигилистической позиции в отношении
участия князей в политике и поддерживало такие
оппозиционные Конгрессу политические партии,
как Джана сангх (Народный союз) и Сватантра
(Свобода) в 1950-1960-е гг., антиконгрессистский
Джаната франт (Народный фронт) в 1970-е гг.,
позднее Бхаратия джаната парти (Индийская на-
родная партия, БДП). Однако, начиная с 1980-х гг.,
некоторые князья становились конгрессистами
и участвовали в деятельности конгрессистских
правительств во главе с Дж.Неру (1947-1964 гг.),
Индирой Ганди (1967-1977, 1980-1984 гг.), Рад-
живом Ганди (1984-1989 гг.), а позднее и прави-
тельства коалиционного блока Объединенный
прогрессивный альянс (ОПА), созданного Кон-
грессом, во главе с Манмоханом Сингхом (2004-
2014 гг.) [4, pp. 272-280].

Особую активность в сфере политики прояви-
ли княжеские династии Патиалы, Капуртхалы,
Биканера, Гвалиора, Джайпура, Удайпура,
Джодхпура, Джамму и Кашмира. Заметно участие
князей не только на уровне общеиндийских поли-
тических партий и общенациональной политики,
но и в деятельности штатов и исторических обла-
стей с высоким уровнем сосредоточения кня-
жеств. Особо выделяются в этой связи террито-
рии Раджастхана, полуострова Катхиавар, Пан-
джаба, Химачал-Прадеша. Здесь в наибольшей
степени сохраняются традиции «княжеской Ин-
дии», авторитет потомков княжеских родов, уча-
ствующих в общественной и политической жизни
«своих регионов» [15, pp. 12-13].

Некоторые бывшие махараджи и их потомки,
хорошо знакомые с этикетом и протокольными
церемониями, направлялись на дипломатическую
работу, как правило, в должности послов или в ка-
честве представителей Индии в международных
организациях, таких как ООН и, особенно, Со-
дружество наций. Другие занимались предприни-
мательской деятельностью или туристическим
бизнесом, а также музейным делом, переделывая
свои дворцы в роскошные отели и музеи. Многие
потомки княжеских родов занимаются благотво-
рительной деятельностью на территориях своих
бывших княжеств, строят начальные школы,
больницы, приюты и т.п.

В первые десятилетия независимого развития
индийской республики между территориями
бывших провинций Британской Индии и кня-
жеств существовали огромные политические,
экономические и культурные различия, а князья
в ряде мест отказывались подчиняться законам

ASIA AND AFRICA TODAY   2020   № 824



центральной власти. Однако за годы развития
в рамках единого демократического государства
диспропорции стерлись, а оставшиеся в Индии
представители княжеских семей нашли в ней
свою нишу. 

Бывшие князья не представляют сплоченной
силы, имеющей общие интересы. Они не объеди-
нены в отдельные политические партии и выра-
жают свои позиции через участие в той или иной
общеиндийской политической организации или
торгово-предпринимательском объединении.
Иными словами, налицо тенденция к интеграции
княжеских родов в индийскую политическую
элиту, носящую композитный характер, а не фор-
мирование альтернативных, оппозиционных
структур, называемых в политологии «контрэли-
тами». Князья вписались и в государственные бю-
рократические структуры, и в бизнес-сообщество
Индии.

Интересно отметить, что в периоды пребыва-
ния у власти коалиционного объединения Нацио-
нальный демократический альянс (НДА) во главе
с БДП, выступавшей за индусские ценности
в 1998-2004 гг. (правительство во главе
с А.Б.Ваджпаи) и с 2014 г. по настоящее время
(правительство во главе с Нарендрой Моди), уве-
личился приток в политику представителей ин-
дусских княжеских династий, особенно из штата
Раджастхан, принадлежащих к легендарным
раджпутским династиям.

* * *
На рубеже ХХ-ХХI вв. в эпоху глобализации

в индийском обществе меняется отношение к тра-
диционным элитам, которые на начальных этапах
независимого развития рассматривались прави-
тельственными структурами и общественностью
как тормоз на пути демократизации [16; 17; 18].
Представители княжеских династий оказались вос-
требованными национальными силами как защита
от вызовов глобализации с ее унификацией тради-
ций духовной и материальной культуры отдельных
народов и усредняющим космополитизмом. Кня-
жеские традиции стали трактоваться как нацио-
нальные обычаи Индии. Туристические маршруты
по столицам бывших княжеств стали модным
«брендом» в индустрии путешествий. Книжные ма-
газины наполнились мемуарами князей и их потом-
ков [19; 20; 21], красочными альбомами со старин-
ными дагеротипами конца ХIХ - начала ХХ вв.
и фотографиями из жизни современных княжеских
родов [22], частым явлением стала публикация до-
кументов из княжеских архивов [23], издание сбор-
ников статей по княжеской тематике  [24].

В поисках «национальной идеи» происходит
обращение современных индийских политиков
к традиционным ценностям. К их числу относит-
ся духовное и материальное наследие индийских
княжеств, которое начинает восприниматься как
общегосударственное историко-культурное «до-
стояние республики».

АЗИЯ И АФРИКА СЕГОДНЯ   2020   № 8 25

Ñïèñîê ëèòåðàòóðû / References

1. Элиты стран Востока. М., 2011, 340 с. (Elites in Eastern Countries. 2011. M.) (In Russ.)
2. Ланда Р.Г. Социология современного Востока. М., 2008, 414 с. (Landa R.G. Sociology of the Modern East. 2008. M.)

(In Russ.)
3. Алаев Л.Б., Вигасин А.А., Сафронова А.Л. История Индии. М., 2018, 542 с. (Alayev L.B., Vigasin A.A., Safro-

nova A.L. 2018. A History of India. M.) (In Russ.) 
4. Ramusack B.  The Indian Princes and their States. Cambridge, 2004, 309 p.
5. Черешнева Л.А. Радуга над Красным фортом: раздел колониальной Индии в 1947 г. М., 2012, 391 с. (Cheresh-

neva L.A. 2012. Rainbow over Red Fort: Partition of Colonial India in 1947. M.) (In Russ.)
6. Неру Дж. Открытие Индии. Кн. 1. М., 1989, 460 с. (Nehru J. 1989. The Discovery of India. М.) (In Russ.)  
7. Прасад Р. Автобиография. М., 1961, 623 с. (Prasad R. 1961. Autobiography. М.) (In Russ.) 
8. Krishna B. India’s Bismarck. Sardar Vallabhbhai Patel. Mumbai, 2007, 275 pp.
9. Gandhi M.K. To the Princes and Their People, Karachi, 1942, 32 pp.
10. Куценков А.А. Индия: традиционный социально-культурный комплекс и политика. M., Восток, 2001, № 4, с. 48-66.

(Kutsenkov A.A. 2001. India: Traditional Socio-Cultural Complex and Politics. Oriens. № 4) (In Russ.)
11. Dwiwedi S. The Maharaja and the Princely States of India. N. Delhi, 2000, 315 pp.
12. Allen C., Dwiwedi S. Lives of the Indian Princes. Lnd., 1984, 301 p.
13. Chandra B., Mukherjee A., Mukherjee M. India Since Independence. N. Delhi, 2008. 771 p.
14. Zubrzycki J. The Last Nizam. The Rise and Fall of the India’s Greatest Princely State. Delhi, 2007, 382 p.
15. Copland J. The Princes of India in the Endgame of the Empire. 1917-1947. Cambridge, 2002, 302 p.
16. Collins L., Lapierre D. Freedom at Midnight. N.-Y., 1975, 572 p.
17. Menon V.P. Integration of the Indian States. Madras, 1985, 342 p.
18. Phadnis U. Towards the Integration of the Indian States. 1919-1947. Bombay. 1968, 299 p.
19. Gayatri Devi. A Princess Rememberes: The Memoirs of  the Maharani of Jaipur. Lnd., 1984, 408 p.
20. Karan Singh. Heir Apparent: An Autobiography. Delhi, 1992, 343 p.
21. Vijayaraje Scindia. Princess: An Autobiography of the Maharani of Gwalior. Lnd., 1985, 321 p.
22. Paul J. The Unforgettable Maharajas. N. Delhi, 2003, 276 p.
23. Documents and Speeches of the Indian Princely States. Delhi, 1985, 367 p.
24. India’s Princely States. On the Margins of the History of South Asia. Ed. by B. Pati and W. Ernst. N. Delhi. 2010, 227 p.


